
32  REGARD 

L
es nouvelles pratiques culturelles, 
leur hybridation, la plus grande 
autonomie des jeunes bousculent-elles 
ce que vous appelez «les lois de la 
stratification sociale»?

Certaines prises d’autonomie relèvent 
d’évolutions des normes sociales et 
d’autres découlent d’innovations 
techniques. Parmi les premières, 
on compte la reconnaissance plus 
importante de l’enfant comme acteur, 
avec ses gouts, ses jugements, au sein 
d’une famille qui fonctionne désormais 
comme une agora, mais aussi au sein de 
l’école. Par ailleurs, les transformations 
technologiques sont de plus en plus 
«individualisantes» : le numérique et les 
réseaux accélèrent le règne du choix 
et de la consommation individuels et 
le smartphone est devenu le premier 
terminal culturel des jeunes. 
Il n’en reste pas moins que les rapports 
à la culture sont socialement stratifiées : 
le cumul et la diversité des pratiques 
(théâtre, lecture, manga, série télé...) ou 
des genres (lire par exemple aussi bien 
la littérature « classique » que les sagas 
adolescentes) demeurent l’apanage de 
celles et ceux qui disposent du plus de 
ressources culturelles. Face à l’explosion 
numérique de l’offre, la curiosité reste 
plus développée chez celles et ceux 
qui vivent dans des environnements où 
celle-ci a été stimulée. Accroissement et 

complexification de l’offre se conjuguent 
pour que tout ne soit pas consommé par 
tous : ce sont les détenteurs et détentrices 
du plus de «capital culturel» qui sont les 
plus avides de cultures. 

La jeunesse, dont vous dites qu’elle est «une 
ressource culturelle», s’émancipe-t-elle des 
univers culturels des parents, plus aujourd’hui 
qu’hier?
Pour répondre précisément à cette 
question, très cruciale, il faudrait suivre 
des cohortes d’individus depuis de 
nombreuses années et les observer 
quand ils sont jeunes, puis parents, voire 
grands parents et comparer ce qu’ils 
faisaient durant leurs jeunes années avec 
ce que leurs descendants font au même 
âge. La France a récemment créé un 
panel de ce type (le panel ELFE, qui suit 
depuis 2011 près de 18 000 enfants 1), 
où, en sus des thématiques que je viens 
de mentionner, les questions culturelles 
figurent en bonne place, mais il est trop 
tôt pour disposer du recul nécessaire 
pour répondre à votre question. 
En revanche, de nombreuses enquêtes 
quantitatives ou qualitatives, menées 
par le Deps /Ministère de la culture ou 
par des chercheurs ou universitaires, 
ont déjà montré, que les cultures 
juvéniles peuvent être des ressources 
sur lesquelles construire un discours 
d’accompagnement pédagogique, et non 

pas des « manques ». Il faut se départir 
du «c’était mieux avant», jugement qui 
relève d’un mécanisme ancien, qui fait 
que chaque génération évalue celle qui 
lui succède en prenant implicitement 
sa propre jeunesse comme étalon de 
mesure. Aucune génération ne met 
ses pas à l’identique dans ceux de la 
précédente, tout simplement parce que 
chaque génération est façonnée dans 
un environnement social, historique et 
technologique différent. De fait, au lieu 
de se lamenter car « tout fout le camp », 
mieux vaut observer ce qui change, 
et ce qu’on peut en faire. Quand on 
joue à un jeu vidéo, quand on tchate 
sur les réseaux, quand on regarde des 
films, écoute de la musique, tout aussi 
bien que quand on va au musée ou au 
théâtre, on construit des références que 
l’on mobilise ensuite pour construire 
son rapport au monde : certains 
traits culturels mais aussi imaginaires 
historiques, certaines iconographies, 
représentations ou stéréotypes, etc. que 
nous savons désormais reconnaître sans 
hésitation. 
Prenons un exemple lié aux 
transformations ayant eu lieu dans la 
sphère de la lecture. Le manga, qui 
connaît un succès particulièrement 
important en France depuis les 
années 1980 (notre pays est le second 
marché du manga après le Japon), 
a façonné un nouveau rapport 
à l’écrit - lecture « inversée », usage 
des onomatopées et rapport sonore 
à la langue - mais aussi diffusé auprès 
d’une série de jeunes générations des 
normes et valeurs différentes (code 
de l’honneur, rapport entre les sexes, 
etc.), avec parfois des réinterprétations 
intéressantes de la mythologie grecque 
(dont les spécialistes ont montré qu’elle 
avait inspiré certaines œuvres). Ce 
succès a été concomitant de celui des 

Sylvie Octobre, sociologue à l’EHESS, spécialisée dans les pratiques 
culturelles des enfants et adolescents, propose un certain «regard» 
sur les cultures juvéniles, sur ce que les institutions, leurs acteurs 
et actrices peuvent ou pas en faire. Les cultures corporelles (les 
sports, les arts du mouvement) sont volontairement absentes du 
propos. Comment pourtant se saisir en EPS de ce qui est dit ici, 
sachant que toute transposition est toujours prise de risque ? 

Se saisir des 
cultures juvéniles 

comme ressource 

Évolutions 
réglementaires 

et adaptations de 



REG
A

RD
33

LU
D

O
V

IC
 W

AT
TI

E
R

dessins animés et films animés, dont 
la qualité a favorisé la reconnaissance 
culturelle. Aujourd’hui on emmène 
« sérieusement » les enfants voir des 
films d’animation japonais, notamment 
ceux des studios Ghibli (depuis le 
succès des films de Miyazaki). Ces objets 
culturels ne sont pas « hors champ » de 
la médiation et de la pédagogie.
De même, alors qu’on se lamente 
souvent sur le fait que les « jeunes ne 
lisent plus », certaines sagas (et des 
pavés) ont connu un réel succès : c’est le 
cas de la saga Harry Potter. Celle-ci est 
porteuse de nombreuses valeurs, codes 
culturels qui peuvent faire l’objet d’un 
travail critique avec des médiateurs et 
médiatrices, sans compter bien sûr, sur 
une analyse plus formelle et stylistique. 
On peut ainsi travailler sur l’égalité des 
sexes, les rapports entre les générations, 
le racisme, les rapports entre les humains 
et les animaux, le pouvoir, etc. 

Selon vous, que fait l’Ecole pour éduquer aux 
loisirs, peut-elle, doit-elle faire plus, mieux?
La France a la chance formidable 
d’avoir une École qui accueille quasi 

tous les enfants : c’est fabuleux d’avoir 
cet instrument pour faire lien et créer 
du commun culturel. Mais cet objectif 
est rendu compliqué à atteindre dans 
un contexte de très grande diversité des 
populations accueillies. Faire commun 
avec des populations qui connaissent 
des écarts de revenus, de trajectoires 
migratoires, de capitaux culturels, etc. 
est un formidable projet, qui passe 
évidemment par les connaissances 
curriculaires mais aussi par un ensemble 
de savoir être plus difficiles à définir en 
termes de diplômes (les fameuses soft-
skills et les savoirs être). Par ailleurs, 
l’école intervient dans un contexte 
où la légitimité culturelle se définit 
moins clairement. Le contexte est 
aussi celui de la montée des inégalités 
(et de l’intolérance à leur égard), 
ce qui crée des fractures sociales 
ressenties de manière aigüe et dont 
l’école se fait la chambre d’écho : les 
attentes formulées à l’égard de l’école 
se font plus pressantes, puisqu’en 
France, le succès scolaire reste la clef 
de l’ascension sociale, et dépassent 
probablement son champ d’action dès 

lors qu’elle est sommée de « réparer » 
la société. Le contexte est enfin celui 
de la transformation de la relation 
d’apprentissage ; dès lors que les sources 
potentielles de savoir se sont multipliées 
(notamment sur les réseaux), la nature 
de la pédagogie a évolué et il faut 
convaincre des élèves-acteurs. Pour cela, 
se saisir des cultures juvéniles comme 
ressource pédagogique – y compris 
pour en faire une lecture critique - peut 
être un levier : on découvre parfois avec 
surprise les connaissances « techniques » 
que les jeunes ont en matière de 
série/cinéma, ou de musique, à force 
d’être elles-mêmes et eux-mêmes des 
producteurs « banals » de contenus 
vidéos ou de « cover ».

Vous insistez sur le concept de 
consommation... 
J’utilise à dessein le terme 
consommation : c’est un mot qui a 
mauvaise presse, car il est supposé 
désigner une attitude passive. 
Certain·es peuvent y voir un mépris 
de classe qui se loge dans les mots : 
distinguer « consommation » et 
« pratique », c’est immédiatement 
– et a priori – hiérarchiser les 
un·es (les consommateurs) et les 
autres (les pratiquants) avec un 
système d’équivalence implicite 
– consommation=abrutissement/
vulgarité versus pratique=élévation/
légitimité – sans considérer ce qu’il se 
passe réellement dans les expériences 
culturelles des un·es et des autres : on 
peut apprendre énormément d’un film 
et dormir au théâtre. Des personnes 
lectrices de manga, des passionné·es 
de films de science-fiction peuvent être 
personnellement très engagé·es dans 
leur «consommation». Et certaines 
consommations font « passer à l’acte », 
par exemple se mettre à écrire (les 
plateformes comme Wattpad regorgent 
d’écrits de jeunes), à dessiner (de 
nombreux lecteurs de mangas s’y mettent 
à titre amateur). Tout commence par un 
rapport de consommation culturel. J’y 
vois aussi une forme de schizophénie qui 
fait que les mêmes qui considèreront avec 
dédain les consommations audiovisuelles 
des jeunes auront, dans l’intimité de leur 
domicile, des consommations similaires, 
leur procurant un réel plaisir et qu’ils 
estimeront de valeur. La consommation 
n’est pas hors champ de l’intervention 
éducative. ♦  Entretien réalisé par A.Becker 

1. https://elfe.site.ined.fr

« De fait, au lieu de se lamenter car “tout fout le camp”, mieux 
vaut observer ce qui change, et ce qu’on peut en faire. »

 REGARD 


