
36
 Regard 

En quoi les collectifs professionnels d’enseignants permettent-ils 
de résister à ce que nous pourrions considérer comme les dérives de 
la société (marchandisation, exploitation…) ? 

Les activités pédagogiques impliquent le concept du citoyen que 
l’on souhaite former. Former un citoyen ouvert à la critique du 
monde ou un technicien pas forcément impliqué dans la politi-
que de la Cité, ce n’est pas la même chose. Du temps de Périclès, 
au 5e siècle avant JC, on formait les esclaves qui apprenaient à 
assumer un certain nombre de « compétences » en vue d’assu-
rer leur rôle d’artisan-esclave ! De l’autre côté, le citoyen était 
formé pour participer à la vie politique de la cité. Les dimensions 
éthique et politique sont très présentes dans les modes éduca-
tifs. Nous pouvons lire les réformes actuelles au sein de l’Ecole à 
travers ce prisme. L’élimination des pans de savoirs et la division 
des types de scolarité contiennent ce fond de pensée qui oriente 
toujours plus la formation vers l’apprentissage technique aux 
dépens de la formation de l’esprit critique. La prolétarisation des 
existences commence dès les modes de socialisation contenus 
dans les enseignements, les savoirs et les pratiques privilégiés. Il 
ne nous est pas possible de penser ces choses-là sans la catégorie 
de la liberté. Selon H. Arendt1, la liberté requiert la présence 
d’autrui. Cette présence d’autrui est la condition sociale et poli-
tique de la liberté. C’est aussi la condition épistémique de la capa-
cité de penser. Je continue, en mon for intérieur, le dialogue que 
j’avais avec l’autre. Il n’y a pas de liberté solitaire. C’est, à la fois, 
la condition de vie politique dans un espace commun et l’ori-
gine de la vie intérieure. C’est le contraire de l’idée de liberté 
de « l’homme néo libéral », conçu comme auto-entrepreneur de 
lui-même sur le marché des jouissances existentielles. Les collec-
tifs, ce sont les espaces communs où les sujets politiques trouvent 
des solutions et prennent des décisions dans et pour ce qui les 
concerne. Sans cela, il n’y a pas de liberté. C’est le propre de la 
démocratie. C’est une vision opposée à celle d’un individu censé 
se vendre seul sur le marché en compétition avec ses sembla-
bles. L’être humain n’est pas un homo œconomicus froid mais 
un animal politique. Si nous revenions à Aristote et à la raison 

de la construction des cités, nous verrions que la raison princi-
pale est la nécessité de vivre ensemble, la philia. Aujourd’hui, la 
maltraitance du désir de reconnaissance et la pulvérisation du 
champ politique et social commun créent le besoin des individus 
à se réunir en collectifs. Contrairement à ce que nous pourrions 
penser et à ce qui nous est asséné par le discours dominant, la 
globalisation est autant homogénéisation que fragmentation et 
morcellement. D’où la nécessité de faire vivre les collectifs. Leur 
multiplication aux dépens des partis et entités traditionnels sont 
consubstantiels à la globalisation marchande. Selon Foucault2, si 
nous voulons connaitre la forme d’un pouvoir, il faut analyser les 
formes de ceux qui lui résistent. Bourdieu3 nous dit qu’avec la 
globalisation marchande et sa rationalité instrumentale, il s’agit 
d’un faux universel. Celui des FMI, banque mondiale etc. Ce 
n’est pas l’universel des Lumières, des humanistes, c’est l’univer-
sel des multinationales et de leurs annexes juridico-économiques 
instituées en gendarmes de la planète. Cela produit les formes 
contemporaines de résistance : les replis nationalistes, identitai-
res en tous genres, mais aussi les mouvements de contestation 
comme celui des Gilets Jaunes. L’enjeu est d’aller vers des formes 
de résistances, de progrès social, partout. Les organisations plus 
traditionnelles, dont les syndicats, se doivent de prendre en 
compte les raisons qui poussent ces citoyens à se réunir en collec-
tifs, a priori en dehors des organisations traditionnelles. 

Les collectifs, 
moyens de résister au très néo-libéral 

auto-entrepreneur
Pour Roland Gori, l’abandon d’une école ambitieuse pour tous s’inscrit dans un projet 
politique néo-libéral qui morcelle et fragmente, valorisant un individualisme de masse 
et renvoyant chacun à sa propre responsabilité, à sa solitude. Or pas de liberté sans 
autrui. Ainsi, les collectifs, espaces du commun, peuvent être des lieux de résistance, de 
décision, de réappropriation de son métier.

« Les collectifs, ce sont les espaces 
communs où les sujets politiques trouvent 
des solutions et prennent des décisions 
dans et pour ce qui les concerne. Sans 
cela, il n’y a pas de liberté. C’est le propre 
de la démocratie. »



R
eg

a
r

d
37

 Regard 

Le libéralisme du 19e siècle est porteur d’un message d’éman-
cipation dont l’espoir s’est écrasé contre le mur des normes 
imposées par la deuxième révolution industrielle. Aujourd’hui 
encore l’histoire bégaie, ne pas s’inscrire de façon critique vis-à-
vis de la globalisation, c’est être dans l’illusion du message de 
liberté qu’envoie la société néo libérale sans la reconnaissance 
de l’échec de ce message dans l’organisation des conditions de 
travail. Dans l’idée où chaque individu est responsable de son 
destin, la question de mérite individuel n’est pas un problème, 
mais son détournement dans le cadre d’une mise en concur-
rence généralisée pose problème aujourd’hui. Cet individua-
lisme de masse coupé des préoccupations communes appartient 
véritablement à notre époque, il produit une solitude extrême 
et une servitude collective. Face à la crise que nourrit le néo 
libéralisme nous sommes de nouveau devant le danger que soit 
rejeté l’ensemble des institutions démocratiques dont nous avons 
besoin pour reconstruire de l’idéal commun. Le comportement 
des individus dans un petit collectif n’est pas sans rapport avec 
ce qui se passe dans le monde. Il s’agit d’un microcosme de la 
vie sociale. Vouloir s’en extraire, c’est se mettre dans le statut 
d’une victime à qui échappe le pouvoir d’agir. Or, dans les petits 
collectifs eux-mêmes nous voyons surgir les monstres de la haine 
et de la division.

En quoi les collectifs professionnels peuvent-ils résister au libéralisme 
économique et à l’appauvrissement du monde ? 

Premièrement, l’appauvrissement du monde n’est pas généra-
lisé. Il y a des élites qui profitent du système en faisant sécession 
du reste de la société, rompant avec les valeurs traditionnelles 
de la République et de la Démocratie. Pour ces nouveaux narcis-
ses se réduire à n’être rien d’autre qu’un autoentrepreneur de 
soi-même ne les dérange pas4. Selon Foucault5, le pouvoir ne se 
possède pas, il s’exerce. E. Macron est le symptôme et l’opéra-
teur de la scission d’avec le reste de la population. Là encore, 
nous ne sommes pas dans la méritocratie de la 3e république, où 
le travail et les efforts devaient être consacrés et récompensés. 

Nous sommes face à une 
vision de l’individu auto-
entrepreneur qui doit tout 
à lui-même en réussissant 
comme une microentre-
prise libérale et autogérée 
transformant les autres en 
partenaires économiques, 
chargée de sa propre satis-
faction sans souci de justice, 
de solidarité, d’équité. 
Cela change la manière de 
travailler. Nous sommes 
taylorisés et nous participons 
à notre taylorisation. Nous 
sommes aujourd’hui devant 
une casse des métiers et 
de la classe moyenne. La 
classe moyenne supérieure 
est instrumentalisée et se 
met au service des pouvoirs 
financiers en oubliant ces 
vertus républicaines qui 
faisaient leur réputation. 
Il est évident que le centre 
du pouvoir s’est déplacé 

d’une hiérarchie traditionnelle revendiquant sa légitimité sur ses 
mérites vers une réussite éphémère et spectaculaire obtenue par 
des coups rapides et opportunistes sur le modèle des nouvelles 
start up. Cela fabrique une nation start up, un État start up, une 
société start up, et in fine un individu start up….
Aujourd’hui, il s’agit de résister à une nouvelle taylorisation du 
métier. Sortir de l’idée qu’il y a des gens, experts, qui savent, et 
ceux qui exécutent les prescriptions que d’autres ont protocoli-
sées pour eux. Les enseignants doivent continuer à s’occuper de 
leur métier. Ne pas accepter de se voir dépossédé de son métier. 
C’est la première condition pour échapper à la prolétarisation. 
Il s’agit de se réinscrire dans le processus de production de son 
métier. Il ne s’agit pas seulement de la précarisation des indivi-
dus dans leurs conditions matérielles mais bien dans toute cette 
prolétarisation symbolique qui fonde leur travail. Il faut sortir de 
l’appauvrissement spirituel et intellectuel de nos métiers codés 
et conduits selon la Bible du New Public Management. C’est le cas 
pour tous les métiers, évidemment aussi pour celui des ensei-
gnants. Par exemple, résister aux évaluations (socle commun) 
imposées aujourd’hui par le ministère remet les enseignants au 
cœur du processus de l’évaluation articulée avec les apprentissa-
ges programmés. La servitude volontaire passe aujourd’hui par 
les nouvelles formes sociales des évaluations, quantitatives, procé-
durales et formelles. ♦  Propos recueillis par Andjelko Svrdlin 

* Psychanalyste et professeur émérite de psychologie et de psychopathologie 
clinique à l’université Aix-Marseille, dernier ouvrage publié : La nudité du pouvoir. 
Comprendre le moment Macron, Paris, LLL, 2018.

1. H. Arendt, Condition de l’homme moderne (1958), Paris : Calmann-Lévy, 1983.

2. M. Foucault,, « Le sujet et le pouvoir » (1982), Dits et écrits, IV, Paris, Gallimard, 
1994.

3. « Le rationalisme scientiste, celui des modèles mathématiques du FMI etc… est 
à la fois l’expression et la caution d’une arrogance occidentale qui conduit à agir en 
gendarme du monde ». Pierre Bourdieu, Contre-feux, Paris, Liber/Raisons d’agir, 
1998.

4. R. Gori, La nudité du pouvoir, 2018, op. cit.

5. M. Foucault, Surveiller et punir (1975) Paris : Gallimard, 1993. P. 222-243.Ya
n

n
 B

o
n

n
e

n
fa

n
t


