
Qu’entendez-vous par société inclusive ?
Le concept de société inclusive est utilisé en opposition à la société 
exclusive, qui maintient des exclusivités. Il fait l’objet de multi-
ples déclinaisons : on parle d’éducation, d’école, et de lieux 
professionnels inclusifs ; on souhaite des pratiques culturelles, 
artistiques, sportives ou touristiques inclusives ; on désire des 
politiques, des législations, des structures et des dispositifs 
inclusifs ; on aspire à un environnement et un développement 
inclusif et, plus globalement, à une culture inclusive. Mais, de 
fait, on s’est habitué à des formes d’exclusivité. Certains ont 
des droits, d’autres en sont privés. Dans nos sociétés industriel-
les, l’homo œconomicus fait régner la loi d’airain du marché 
et de la compétition sans merci. Et, en dépit d’un apparent 
consensus contre l’exclusion, il y a stagnation.

Sur quels fondements une société inclusive peut-elle se 
bâtir ? En référence à quels principes et exigences ?
Je propose cinq axiomes, au sens premier de ce qui vaut, ce 
qui est jugé digne, les concevant comme les arcs-boutants sur 
lesquels mérite de s’appuyer l’édifice à construire ensemble. 
Le premier soutient que nul n’a l’exclusivité du patrimoine 
humain et social. Le deuxième affirme que l’exclusivité de la 
norme c’est personne et que la diversité c’est tout le monde. 
Le suivant rappelle qu’il n’y a ni vie minuscule ni vie majus-
cule. Le quatrième avance que vivre sans exister est la plus 
cruelle des exclusions. Le dernier souligne qu’une société 
humaine n’est rien sans des conditions d’équité et de liberté.

Quel est votre questionnement sur les notions  
d’équité et de liberté ?
Ce questionnement renvoie à la problématique de la refon-
dation de la justice sociale, de l’égalité formelle et de l’éga-
lité réelle, des conditions de l’exercice effectif de la liberté et 
d’équité. Le principe d’équité, au caractère subjectif, n’est pas 
synonyme de celui d’égalité, objectivement évaluable car le 
plus souvent énoncé dans le droit positif, amplement débattu, 
affirmé par la doctrine et consacré par la jurisprudence. Il 
consiste à agir de façon modulée, selon les besoins singuliers, 
pour pallier les inégalités de nature ou de situation. Les êtres 
humains ne sont pas des copies conformes à un modèle unique, 
reproduits en millions d’exemplaires interchangeables. Leur 
égalité qualitative n’induit pas la similarité de ce qu’ils sont et 
de ce qu’ils vivent. En situation de handicap ou non, chacun 
d’eux a le droit inconditionnel à être singulier et à réaliser sa 
singularité. Celle-ci n’autorise aucun traitement inégalitaire. 
Si des situations identiques appellent des réponses identiques, 

les citoyens les moins « armés« et les plus précarisés légitiment 
des réponses spécifiques.
Le handicap exige d’accommoder les ressources ordinaires en 
matière de santé, de bien-être, d’éducation, d’acquisition de 
savoirs ou de compétences, de sécurité économique et sociale. 
Parce qu’ils permettent d’articuler le singulier et l’universel, le 
divers et le commun, ces accommodements sont la condition 
même de l’égalité et de la liberté. Ils permettent de rétablir un 
continuum dans l’itinéraire de vie : accessibilité, autonomie et 
citoyenneté ; vie affective, familiale, et sexuelle ; accompagne-
ment de la petite enfance, scolarisation et formation ; activité 
professionnelle ; art et culture ; sports et loisirs.

Quelles sont vos réflexions sur la norme et la diversité ?
La notion de norme et celle de catégorisation opposent, margi-
nalisent, enferment. Situées du côté de l’unicité close, de la 
mesure et du systématique, elles sont à la fois prison identi-
taire, prétention à l’universel et domination. En même temps, 
elles sont fuite face au maquis de la complexité humaine, à ses 
bizarreries, discontinuités, abîmes et foyers de détresse. C’est 
pourquoi elles empêchent de connaître ceux qui ne sont pas 

22
 Regard 

La société inclusive,  
de quoi parlons-nous ?

Au-delà de la définition d’une société inclusive, Charles Gardou*, anthropologue, propose 
cinq « arcs-boutants » sur lesquels peut se construire une telle société. En croisant des 
réflexions philosophiques, anthropologiques, économiques, politiques et pédagogiques, il 
éclaire le sens des actions à entreprendre.

23

« La visée inclusive contrecarre la 
centrifugeuse culturelle qui renvoie en 
périphérie ceux dont l’existence même 
déconstruit les modèles et archétypes 
dominants. »

S
port




H
and




icap






r
eg

a
r

d

« comme les autres », de construire avec eux à partir du lieu 
qui est le leur. à cause de la norme, on se fait parfois, sans en 
avoir conscience, assassin de leur identité. 
La visée inclusive contrecarre la centrifugeuse culturelle qui 
renvoie en périphérie ceux dont l’existence même décons-
truit les modèles et archétypes dominants. Elle remet en cause 
l’exclusivité des normes, culturellement construites au gré 
du temps ou des cultures, imposées par ceux qui se conçoi-
vent comme la référence de la conformité, qui aggravent 
les rapports de domination et multiplient les phénomènes 
d’exclusion. Au-delà des institutions politiques, matérielles 
ou symboliques normatives, dont naturellement toute société 
procède, elle s’élève contre l’emprise excessive d’une norme 
qui prescrit, proscrit et asphyxie le singulier.

Dans l’histoire du handicap, on s’est souvent référé  
à une norme qui relève d’une approche médicale. 
Aujourd’hui, la remise en cause d’une focalisation sur 
les pathologies ne manque pas d’arguments et intéresse 
les acteurs de l’École…
Nous prenons conscience que le handicap ne procède pas 
exclusivement de la déficience ou de la personne elle-même, 
mais de la manière dont l’École et la société le considèrent 
comme des réponses qu’elles lui apportent. L’approche médi-
cale, qui le réduisait à une dimension personnelle résultant 
d’une maladie ou d’un accident de la vie, se complète par la 
prise en compte du contexte environnemental et social. On 
remet en cause la place démesurée, sinon exclusive, accordée 
à la pathologie. 

Il y a changement de paradigme : l’ap-
proche s’intéresse aux conséquences 
éducatives d’une difficulté, non à 
la pathologie ou à l’« anormalité », 
sans nier la réalité des déficiences. 
On reconnaît pour chaque enfant le 
droit à une évaluation et à un parcours 
personnalisés, qui requièrent des 
moyens adaptés pour prévenir d’éven-
tuels effets pervers : situations conflic-
tuelles avec les familles et l’école, 
dérives de normalisation, décourage-
ment des enseignants, compétition 
exacerbée entre les établissements 
scolaires, etc. Il ne s’agit ni de bana-
liser, ni d’amalgamer des situations 
dissemblables, mais de démédicaliser 
l’approche, pour faire place à ce que 
l’on attend de l’École : une démarche 
résolument pédagogique, en interac-
tion avec un plateau de professionnels 

autour de l’élève, y compris des médecins. 
Souvenons-nous à cet égard des travaux pionniers de Lev 
Vygotski, le psychologue russe, praticien de l’enseignement 
plusieurs années durant. Il a consacré de nombreux travaux à 
la surdi-mutité, à la cécité, à l’arriération motrice, mais surtout 
au développement culturel des enfants touchés par une défi-
cience mentale. Un enfant présentant un défaut, montrait-il, 
n’est pas obligatoirement un enfant handicapé. Son degré de 
handicap est fonction de la compensation sociale : « la cécité, 
la surdité et d’autres défauts ne font pas, à eux seuls, de leur 
détenteur un être défectueux. » 
Il jugeait primordial de considérer les forces dynamiques de 
compensation, dont la source se situe dans les interactions 
sociales, et non uniquement dans la sphère organique. La voie 
défaut-compensation représentait, pour lui, la ligne directrice 
du développement de tout enfant présentant une déficience, 
quelle que soit la nature de sa déficience. La perte de certaines 
fonctions incite à des créations nouvelles, qui correspondent 
à la réaction de l’individu à son déficit et à la compensation 
dans le processus de développement. Vygotsky introduisit le 
concept essentiel d’orientation vers l’avenir, grâce auquel les 
progrès peuvent s’opérer et la personnalité de l’enfant se 
déployer, sans tomber dans des formes de compensation mala-
dive. Il prônait, d’une part, des objectifs pédagogiques puis-
samment compensateurs destinés à pallier le fonctionnement 
mental spécifique ; d’autre part, une permanente interaction 
constructive entre l’adulte et l’enfant. Il concevait le pédago-
gue comme l’accompagnateur d’un devenir toujours impré-
visible, bannissant tout étiquetage qui ne fait que réduire les 
possibles. Il apparaît enfin comme celui qui mit en lumière 
l’artificialité des frontières entre l’enseignement généraliste 
et celui que l’on dit spécial ou spécialisé. Il affirmait à raison 
que l’adaptation, la médiation, l’orientation vers l’avenir sont 
l’essence même de toute pratique pédagogique. ♦  Entretien 
réalisé par Jean-Pierre Garel 

Version longue de l’article sur le site : http://www.epsetsociete.fr/

*Charles Gardou, professeur à l’Université Lumière Lyon 2, est l’auteur de 
nombreux ouvrages, publiés aux éditions Érès, parmi lesquels : Handicap, 
une encyclopédie des savoirs. Des obscurantismes à de Nouvelles 
Lumières (2014) ; La société inclusive, parlons-en ! Il n’y a pas de vie 
minuscule (2012) ; Fragments sur le handicap et la vulnérabilité. Pour une 
révolution de la pensée et de l’action (2011) ; Pascal, Frida Kahlo et les 
autres. Ou quand la vulnérabilité devient force (2009) ; Le handicap au 
risque des cultures. Variations anthropologiques (2011) ; Le handicap par 
ceux qui le vivent (2009).

23

« Le handicap exige d’accommoder 
les ressources ordinaires en 
matière de santé, de bien-être, 
d’éducation, d’acquisition de savoirs 
ou de compétences, de sécurité 
économique et sociale. Parce qu’ils 
permettent d’articuler le singulier et 
l’universel, le divers et le commun, ces 
accommodements sont la condition 
même de l’égalité et de la liberté. »

 Regard 

A
H

V
V

E
S

 /
 B

al
z

er



