[.a sociéeté inclusive,
de quoi parlons-nous?’?

Au-dela de la définition d’une société inclusive, Charles Gardou*, anthropologue, propose
cinq «arcs-boutants » sur lesquels peut se construire une telle société. En croisant des
réflexions philosophiques, anthropologiques, économiques, politiques et pédagogiques, il

éclaire le sens des actions a entreprendre.

Qu’entendez-vous par société inclusive ?

Le concept de société inclusive est utilisé en opposition a la société
exclusive, qui maintient des exclusivités. Il fait I’objet de multi-
ples déclinaisons: on parle d’éducation, d’école, et de lieux
professionnels inclusifs ; on souhaite des pratiques culturelles,
artistiques, sportives ou touristiques inclusives ; on désire des
politiques, des législations, des structures et des dispositifs
inclusifs ; on aspire a un environnement et un développement
inclusif et, plus globalement, a une culture inclusive. Mais, de
fait, on s’est habitué a des formes d’exclusivité. Certains ont
des droits, d’autres en sont privés. Dans nos sociétés industriel-
les, ’homo ceconomicus fait régner la loi d’airain du marché
ct de la compétition sans merci. Et, en dépit d’'un apparent
consensus contre I’exclusion, il y a stagnation.

Sur quels fondements une société inclusive peut-elle se
batir ? En référence a quels principes et exigences ?

Je propose cinq axiomes, au sens premier de ce qui vaut, ce
qui est jugé digne, les concevant comme les arcs-boutants sur
lesquels mérite de s’appuyer I’édifice a construire ensemble.
Le premier soutient que nul n’a I’exclusivité du patrimoine
humain et social. Le deuxi¢me affirme que I'exclusivité de la
norme c’est personne et que la diversité c’est tout le monde.
Le suivant rappelle qu’il n’y a ni vie minuscule ni vie majus-
cule. Le quatrieme avance que vivre sans exister est la plus
cruelle des exclusions. Le dernier souligne qu’une société
humaine n’est rien sans des conditions d’équité et de liberté.

Quel est votre questionnement sur les notions

d’équité et de liberté ?

Ce questionnement renvoie a la problématique de la refon-
dation de la justice sociale, de I’égalité formelle et de I’éga-
lité réelle, des conditions de I’exercice effectif de la liberté et
d’équité. Le principe d’équité, au caractere subjectif, n’est pas
synonyme de celui d’égalité, objectivement évaluable car le
plus souvent énoncé dans le droit positif, amplement débattu,
affirmé par la doctrine et consacré par la jurisprudence. I1
consiste a agir de facon modulée, selon les besoins singuliers,
pour pallier les inégalités de nature ou de situation. Les étres
humains ne sont pas des copies conformes a un mod¢le unique,
reproduits en millions d’exemplaires interchangeables. Leur
égalité qualitative n’induit pas la similarité de ce qu’ils sont et
de ce qu’ils vivent. En situation de handicap ou non, chacun
d’eux a le droit inconditionnel a étre singulier et a réaliser sa
singularité. Celle-ci n’autorise aucun traitement inégalitaire.
Si des situations identiques appellent des réponses identiques,

les citoyens les moins «armés«et les plus précarisés légitiment
des réponses spécifiques.

Le handicap exige d’accommoder les ressources ordinaires en
matiére de santé, de bien-étre, d’éducation, d’acquisition de
savoirs ou de compétences, de sécurité économique et sociale.
Parce qu’ils permettent d’articuler le singulier et 'universel, le
divers et le commun, ces accommodements sont la condition
méme de I’égalité et de la liberté. Ils permettent de rétablir un
continuum dans l'itinéraire de vie : accessibilité, autonomie et
citoyenneté; vie affective, familiale, et sexuelle ; accompagne-
ment de la petite enfance, scolarisation et formation ; activité
professionnelle; art et culture; sports et loisirs.

Quelles sont vos réflexions sur la norme et la diversité ?

La notion de norme et celle de catégorisation opposent, margi-
nalisent, enferment. Situées du coté de I'unicité close, de la
mesure et du systématique, elles sont a la fois prison identi-
taire, prétention a I'universel et domination. En méme temps,
elles sont fuite face au maquis de la complexité humaine, a ses
bizarreries, discontinuités, abimes et foyers de détresse. C’est
pourquoi elles empéchent de connaitre ceux qui ne sont pas

«La visée inclusive contrecarre la
centrifugeuse culturelle qui renvoie en
périphérie ceux dont I’existence méme
déconstruit les modeles et archétypes
dominants. »

SPORTHANDICAP



AHVVES / BALZER

«Le handicap exige d’accommoder
les ressources ordinaires en

matiere de santé, de bien-étre,
d’éducation, d’acquisition de savoirs
ou de compétences, de sécurité
économique et sociale. Parce qu’ils
permettent d’articuler le singulier et
I'universel, le divers et le commun, ces
accommodements sont la condition
méme de I’égalité et de la liberté. »

4 e e e e s s s e e 00 s s s s e 000 s s s s 000 es s s e 0s s s 0s s s 00 o

«comme les autres», de construire avec eux a partir du lieu
qui est le leur. A cause de la norme, on se fait parfois, sans en
avoir conscience, assassin de leur identité.

La visée inclusive contrecarre la centrifugeuse culturelle qui
renvoie en périphérie ceux dont I'existence méme décons-
truit les modeéles et archétypes dominants. Elle remet en cause
I’exclusivité des normes, culturellement construites au gré
du temps ou des cultures, imposées par ceux qui se concoi-
vent comme la référence de la conformité, qui aggravent
les rapports de domination et multiplient les phénoménes
d’exclusion. Au-dela des institutions politiques, matérielles
ou symboliques normatives, dont naturellement toute société
procede, elle s’éléve contre I’emprise excessive d’'une norme
qui prescrit, proscrit et asphyxie le singulier.

Dans I'histoire du handicap, on s’est souvent référé

a une norme qui reléve d’une approche médicale.
Aujourd’hui, la remise en cause d’une focalisation sur

les pathologies ne manque pas d’arguments et intéresse

les acteurs de Ecole...

Nous prenons conscience que le handicap ne procéde pas
exclusivement de la déficience ou de la personne elle-méme,
mais de la maniére dont I'Ecole et la société le considérent
comme des réponses qu’elles lui apportent. L’approche médi-
cale, qui le réduisait a une dimension personnelle résultant
d’une maladie ou d’un accident de la vie, se compléte par la
prise en compte du contexte environnemental et social. On
remet en cause la place démesurée, sinon exclusive, accordée
a la pathologie.

Il'y a changement de paradigme: I’ap-
proche s’intéresse aux conséquences
éducatives d’une difficulté, non a
la pathologie ou a I’«anormalité »,
sans nier la réalité des déficiences.
On reconnait pour chaque enfant le
droit a une évaluation et a un parcours
personnalisés, qui requieérent des
moyens adaptés pour prévenir d’éven-
tuels effets pervers: situations conflic-
tuelles avec les familles et 1’école,
dérives de normalisation, décourage-
ment des enseignants, compétition
exacerbée entre les établissements
scolaires, etc. Il ne s’agit ni de bana-
liser, ni d’amalgamer des situations
dissemblables, mais de démédicaliser
I’approche, pour faire place a ce que
I'on attend de 'Ecole : une démarche
résolument pédagogique, en interac-
tion avec un plateau de professionnels
autour de I’éleve, y compris des médecins.

Souvenons-nous a cet égard des travaux pionniers de Lev
Vygotski, le psychologue russe, praticien de I’enseignement
plusieurs années durant. Il a consacré de nombreux travaux a
la surdi-mutité, a la cécité, a I’arriération motrice, mais surtout
au développement culturel des enfants touchés par une défi-
cience mentale. Un enfant présentant un défaut, montrait-il,
n’est pas obligatoirement un enfant handicapé. Son degré de
handicap est fonction de la compensation sociale: «la cécité,
la surdité et d’autres défauts ne font pas, a eux seuls, de leur
détenteur un étre défectueux. »

Il jugeait primordial de considérer les forces dynamiques de
compensation, dont la source se situe dans les interactions
sociales, et non uniquement dans la sphére organique. La voie
défaut-compensation représentait, pour lui, la ligne directrice
du développement de tout enfant présentant une déficience,
quelle que soit la nature de sa déficience. La perte de certaines
fonctions incite a des créations nouvelles, qui correspondent
a la réaction de I'individu a son déficit et a la compensation
dans le processus de développement. Vygotsky introduisit le
concept essentiel d ‘orientation vers l'avenir, grace auquel les
progres peuvent s’opérer et la personnalité de I’enfant se
déployer, sans tomber dans des formes de compensation mala-
dive. Il pronait, d’une part, des objectifs pédagogiques puis-
samment compensateurs destinés a pallier le fonctionnement
mental spécifique ; d’autre part, une permanente interaction
constructive entre I'adulte et I'enfant. Il concevait le pédago-
gue comme I’accompagnateur d’un devenir toujours impré-
visible, bannissant tout étiquetage qui ne fait que réduire les
possibles. Il apparait enfin comme celui qui mit en lumiére
I'artificialité des frontiéres entre I’enseignement généraliste
et celui que I'on dit spécial ou spécialisé. Il affirmait a raison
que ’adaptation, la médiation, I’orientation vers I’avenir sont
I’essence méme de toute pratique pédagogique. ¢

Version longue de l'article sur le site: http://www.epsetsociete.fr/

*Charles Gardou, professeur a I'Université Lumiére Lyon 2, est 'auteur de
nombreux ouvrages, publiés aux éditions Erés, parmi lesquels: Handicap,
une encyclopédie des savoirs. Des obscurantismes a de Nouvelles
Lumiéres (2014); La société inclusive, parlons-en! Il n'y a pas de vie
minuscule (2012) ; Fragments sur le handicap et la vulnérabilité. Pour une
révolution de la pensée et de 'action (2011); Pascal, Frida Kahlo et les
autres. Ou quand la vulnérabilité devient force (2009); Le handicap au
risque des cultures. Variations anthropologiques (2011) ; Le handicap par
ceux qui le vivent (2009).

23

aavo3ld



